DEBATS

Post-vérité : la raison du plus fou

TRIBUNE

Alain Cambier
Docteur en philosophie

Parce qu’elle témoigne d’une dénégation pathologique des faits, la post-vérité est le creuset de
tous les négationnismes, explique le philosophe Alain Cambier.

Publié le 19 janvier 2017 a 14h32, modifié le 20 janvier 2017 a 14h41 | Lecture 6 min.

A un meeting de Donald Trump dans le Colorado, en octobre 2016. DARCY PADILLA/VU
POUR "LE MONDE"

Par Alain Cambier, philosophe

La « post-vérité » est synonyme de bullshitting, de I'art de «dire des foutaises », parce qu’elle discrédite
le fact checking, la vérification des faits. Elle révéle ce qu’avait déja pointé Hannah Arendt, dans un
texte intitulé « Vérité et politique » : la vulnérabilité des vérités de fait. Alors que les vérités de raison —
comme les démonstrations mathématiques — semblent s'imposer de maniére nécessaire, il n’en est
pas de méme des vérités de fait. Les vérités de raison possedent en elles un élément de coercition qui
leur fait résister a toute tentative de remise en question arbitraire. En revanche, 'autre type de vérité
y semble plus exposé.

L’irrévocabilité de ce qui est arrivé

Les vérités de fait se révelent fragiles, parce qu’elles sont marquées du sceau de la contingence: elles
appartiennent au champ perpétuellement changeant des affaires humaines. Le propre méme d’'un
fait historique est qu’il aurait pu ne pas se produire ou se produire autrement. Cette contingence des
faits est amplifiée par 'impact de la liberté humaine. Aussi, les faits historiques ne peuvent étre
étudiés selon un modele déductif strict : ils relevent d'une raison interprétative qui produit des récits.
Pourtant, méme si diverses interprétations sont possibles, elles ne peuvent remettre en cause


https://www.lemonde.fr/idees/
https://www.lemonde.fr/idees/
https://www.lemonde.fr/idees/
https://www.lemonde.fr/idees/
https://www.lemonde.fr/idees-tribunes/
https://www.lemonde.fr/idees-tribunes/

I'irrévocabilité de ce qui est arrivé.

La vérité de fait renvoie au caractere irréversible des événements humains. « What’s done is done », ce
qui est fait est fait: 'obsession de Lady Macbeth témoigne du désespoir ressenti devant I'irréparable.
Tout ce qui a été fait peut étre refait autrement, mais le fait d’avoir commis un acte ne peut lui-méme
étre défait. A ceux qui s’'interrogeaient sur les responsabilités respectives quant au déclenchement de
la premiére guerre mondiale, Clemenceau répondait : «Je n'en sais rien, mais tout ce dont je suis stir,
cest qu'ils [les historiens du futur] ne diront jamais que le 4 aotit 1914 la Belgique a envahi

I'Allemagne. » En recueillant des dates, des lieux, I'historien désigne les événements comme des
objets: ces désignations jouent le role de noms propres et valent comme engagement ontologique.
En opérant le déni des faits commis, les négationnistes favorisent plutét leur répétition.

Persister a croire ce que I’on croit déja

Les activistes de la post-vérité ne peuvent étre considérés comme de simples menteurs. En politique,
le mensonge n’est pas nécessairement une faute : apres tout, toute vérité n’est pas nécessairement
bonne a dire et son établissement reléve plus d'un critére de pertinence que de véracité
inconditionnelle. A I'inverse, I'apologie de la vertu et la confusion entre morale et politique peuvent
conduire a la Terreur.

§’il trompe son interlocuteur, le menteur le fait d’autant plus qu’il connait exactement la réalité et ne
se fait pas d’illusion sur elle. En revanche, I'obsession du négationniste est de ne surtout pas
connaitre la réalité telle qu’elle est. C’est pourquoi ce dernier s’'emploie a ruiner systématiquement la
vérité des faits: il construit laborieusement un millefeuille argumentatif, en choisissant quelques
éléments qu’il manipule et sort de leur contexte, voire en en inventant de toutes piéces, pour rendre
crédibles ses projections imaginaires.

Les motivations de la post-vérité ne sont pas bien stir I'idéal d’exactitude, mais celui de rester fidele a
tout prix a ses présupposés. Plutot que de prendre conscience des dérives commises par ceux qui se
réclament des mémes préjugés, le propagateur de la post-vérité préfere s’efforcer de nier les faits pour
ne pas avoir a se remettre en question.

Aussi avons-nous affaire a un plus grand ennemi de la vérité que le menteur: ce dernier n’ignore pas
le principe de réalité, alors que le premier s’en émancipe radicalement. C’est pourquoi, comme écrit

I'essayiste américain Harry Frankfurt dans De l'art de dire des conneries [10/18, 2006], « Un monde de
mensonges responsables est peut-étre plus siir qu’'un monde de conneries irresponsables ».

Délire assumé

Les activistes de la post-vérité se situent aux antipodes de la méthode scientifique. Ils relévent plutot
de ce que le philosophe américain Charles Sanders Peirce a appelé une « méthode de ténacité » qui
préconise, de la maniére la plus bornée, de persister a croire ce que l'on croit déja. Dans un texte
intitulé « Comment se fixe la croyance », publié au sein du recueil Textes anticartésiens [Aubier, 1992],
il écrit: «Il n’y a rien de plus antiscientifique que l'état d'esprit de ceux qui essaient de se raffermir dans
leurs premiéres croyances. »

L’attitude des activistes de la post-vérité confine a une sorte de délire assumé: ainsi, le théoricien du
complot se veut treés cohérent dans les mécanismes de son argumentation paranoiaque, mais sa

« cohérence » n’est encore que 'expression de sa volonté obsessive de rester fidele a sa croyance
initiale. Au nom de ce nihilisme cognitif, il renforce son aveuglement: que ma croyance soit sauve, le
monde dut-il en périr!

Aussi, les activistes de la post-vérité dénient toute légitimité aux institutions établies et a tout ce qui
permet de se repérer objectivement dans l'existence. A 'abri des réseaux sociaux, on se claquemure
dans des « bulles de filtres » : chacun ne cherche alors qu’a se complaire dans le cercle étroit de ses
croyances, en biaisant le débat public et en favorisant paradoxalement I'incommunicabilité.

Alors que I'exigence scientifique consiste a essayer d’'infirmer ses théories favorites en les soumettant
al'épreuve du controle expérimental, il ne s’agit ici que de chercher sans cesse des confirmations a
ses allégations. En science, « le réel n'est pas ce qu’il nous arrive d’'en penser, mais ce qui reste
irréductible a ce que nous pouvons en penser », précise Peirce. Et si les sciences expérimentales



prennent en compte le fait irréductible d'une réalité indépendante de nous, il en est de méme pour
I'ensemble de nos contenus objectifs de pensée qui présentent eux aussi une réalité indépendante de
nos états d’ame: 'univers du sens n’est pas simplement I'affaire d’interprétations fantaisistes.

Comme I'a souligné le philosophe américain Hilary Putnam, dans Raison, vérité et histoire [Minuit,
1984], «la croyance en l'existence de quelque chose comme la justice n'est pas une croyance en
l'existence de fantomes ». Il en est de méme de I'ensemble des valeurs qui conditionnent une vie
sociale en bonne intelligence. La dénégation de tout objectivisme sémantique fait la part belle a la
violence et aux rhétoriques qui confondent I'art de convaincre avec celui de persuader. Car, pour les
activistes de la post-vérité, la force d’énonciation de celui qui parle devient l'ultime critere pour
imposer sa volonté de puissance.

De la post-vérité a la post-politique

Les partisans de la post-vérité sapent les bases de tout réel débat politique dans un espace public
institutionnalisé. Ce n’est pas le moindre paradoxe des activistes de la post-vérité que de tirer profit
de la démocratie, tout en déniant la valeur méme de ses institutions. Les faits constituent pourtant la
matiere irréductible des opinions et leur diversité reste 1égitime aussi longtemps qu’elle respecte les
vérités de fait. En stigmatisant les procédures du débat public, les activistes de la post-vérité opérent
des régressions consternantes, aussi bien épistémiques que politiques.

Loin d’étre des révolutionnaires, nous avons ici affaire a des « involutionnaires » qui préferent se
replier sur des dogmes identitaires. Pour ce faire, ils recourent a une « philosophie de comptoir »
propice aux amalgames et flattent le populisme. Sous prétexte de dénoncer la « pensée unique », ils
démissionnent de I'universalité de la raison et préconisent le retour a des stéréotypes archaiques. La
collusion des communautés virtuelles fait la force de la post-vérité, mais nous montre aussile coté le
plus sombre de ce qu’est vraiment la post-politique.

¢ Alain Cambier est professeur de chaire supérieure, chargé de cours

a Sciences Po Lille. Dernier ouvrage publié : Qu'est-ce que la métaphysique ?
(Vrin, « Chemins philosophiques », 2016).

Alain Cambier (Docteur en philosophie)



